
154

ВЛАСТЬ В ЛИТЕРАТУРЕ:
ОБЛИЧИЯ И РАЗОБЛАЧЕНИЯ
POWER IN LITERATURE: APPEARANCES

AND DENUNCIATIONS

УДК 821.14ʼ02             DOI: 10.31249/chel/2022.03.03

Теперик Т.Ф.
МОТИВЫ ВЛАСТИ В ДРЕВНЕГРЕЧЕСКОЙ ТРАГЕДИИ

(«ЭЛЕКТРА» СОФОКЛА)Ó

Московский государственный университет
имени М.В. Ломоносова, Москва, Россия,

teperik@mail.ru

Аннотация. Тема власти является одной из приоритетных как в древнегре-
ческом эпосе, так и в трагедии, где практически все главные персонажи – цари,
члены их семей и окружения. Один из ключевых аспектов – мотив распоряжения
властью и ее сохранения. Весьма остро эти вопросы поставлены в трагедиях Со-
фокла, и особенно показательна в этом отношении трагедия «Электра», главная
героиня которой противостоит убийцам отца – новому царю и его жене, матери
самой царевны. Поскольку власть этих новых царей, захвативших трон в резуль-
тате преступления, не легитимна, их беспокоит ее возможная утрата, и это нахо-
дит отражение в тревожном сновидении царицы, в котором она, однако, пытается
найти позитивный для своей судьбы смысл. Дальнейшее развитие сюжета пьесы
найденный ею смысл опровергает, тем самым показывая, что персонаж, охвачен-
ный подобным страхом, оказывается неспособным к восприятию подлинной ре-
альности.

ÓТеперик Т.Ф., 2022.



Мотивы власти в древнегреческой трагедии
(«Электра» Софокла)

155

Ключевые слова: трагедия; власть; мотив; персонаж; образ; царь; смысл;
преступление.

Получена: 20.04.2022                              Принята к печати: 15.05.2022

Teperik T.F.
The motifs of power in ancient Greek tragedy

(based on on Sophocles’ Elektra)Ó

Lomonosov Moscow State University,
Moscow, Russia, teperik@mail.ru

Abstract. The theme of power is one of the priorities for both the ancient Greek
epic and tragedy, since almost all the main characters here are kings, that is, representa-
tives of power. Therefore, one of the key motives is the motive of power, both the dis-
posal of this power and its preservation. This motif is very prominent in the tragedies of
Sophocles. The tragedy Elektra is indicative in this respect, the main character of
which, Princess Elektra, opposes the murderers of her father, the new king and his wife,
the mother of the princess herself. Since the power of these new kings, who seized the
throne as a result of a crime, is not legitimate, they are worried about the possible loss
of power, which manifests itself even in the images of the queen’s disturbing dream, for
which she is trying to find a positive meaning. However, the further development of the
plot refutes this meaning, demonstrating the inability of the character, seized by such
fear, to perceive true reality.

Keywords: tragedy; power; motive; character; image; king; meaning; crime.

Received: 20.04.2022                                                  Accepted: 15.05.2021

Мотивы власти в эпической поэзии

Тема власти так или иначе звучит почти во всех греческих
трагедиях, а зарождается еще в гомеровском эпосе, например, в
«Илиаде», где практически все главные действующие лица – цари1.
Собственно, с конфликта между царями и начинается эта поэма.
Мор, бушующий в греческом войске, – следствие гнева бога
Аполлона из-за пленения дочери его жреца Хриса, Хрисеиды. Со-
держится пленница у царя Агамемнона, предводителя ахейского

ÓTeperik T.F., 2022.
1 Еще Бен Джонсон обращал внимание на то, что мировая поэзия, начиная

с древности, воспевала царей [Литературные манифесты, 1980, с. 163].



Теперик Т.Ф.

156

войска, и хотя ему становится известно, что мор в стане греков
прекратится, когда дочь жреца будет возвращена, Агамемнон это
делать отказывается. Иными словами, личное он ставит выше об-
щественного, тем самым компрометируя и ослабляя верховную
власть.

Однако и противостоящий Агамемнону в вопросе о возвра-
щении дочери жреца царь Ахиллес, в позиции которого правоты
больше, также оказывается не на высоте, отвечая на оскорбление,
нанесенное ему Агамемноном, полным отказом от участия в бое-
вых действиях. Ахилл вернется в битву лишь тогда, когда троянцы
убьют его лучшего друга, Патрокла. Стало быть, и здесь личные
мотивы он ставит выше долга, в чем и заключается основа сюжета
«Илиады», начинающейся так: «Гнев, богиня, воспой Ахиллеса,
Пелеева сына, грозный, который ахеянам тысячи бедствий соде-
лал» (пер. Н. Гнедича). Эпический певец будет рассказывать о
войне между греками и троянцами, однако речь в поэме пойдет не
о гневе греков, направленном на троянцев, или наоборот, а о гневе
одного грека – на другого. Иными словами, все, что дальше про-
изойдет, – военные действия, поединки, осады и т.п. – не в по-
следнюю очередь следствие эмоций, овладевших царями. Эмоций,
с которыми они не смогли совладать. И в этом внимании к внут-
реннему миру древнего человека – одна из реалистических тен-
денций античного эпоса [Боура, 2002, с. 175–176].

В «Одиссее» женихи Пенелопы – всего лишь островные царь-
ки, каждый из которых пытается стать полноправным царем, же-
нившись на Пенелопе, царице Итаки, в отсутствие ее супруга, царя
Одиссея, поскольку доказательств того, что он жив, нет. Но нет до-
казательств и того, что он мертв, поэтому Пенелопа отказывает сва-
тающимся, образы которых в поэме, несмотря на традиционные го-
меровские эпитеты, подчеркивающие их храбрость и красоту, не
внушают ни малейшей симпатии. Не случайно женихам не симпа-
тизирует ни одно из божеств, в то время как в «Илиаде» симпатии
богов разделились: некоторые из богов были на стороне троянцев,
другие – ахейцев. Объясняет такой расклад в самой «Одиссее» один
из персонажей: «Дел беззаконных, однако, блаженные боги не лю-
бят: // Правда одна и благие поступки людей им угодны»1 (Одис-

1 Здесь и далее пер. В.А. Жуковского.



Мотивы власти в древнегреческой трагедии
(«Электра» Софокла)

157

сея, 14, 83). Важно, что данная мысль выражена сентенцией, т.е.
высказыванием с очевидным, бесспорным содержанием [Мостовая,
2008, с. 103]. И хотя до поры до времени бог Посейдон все же вре-
дит главному герою в «Одиссее», препятствуя его возвращению на
родину, напрямую он и женихам не помогает (как это делают, помо-
гая одной из сторон, боги в «Илиаде»). Причина понятна – женихи
действуют абсолютно противоправно: они поселились в чужом до-
ме, расхищают имущество хозяев, принуждают к женитьбе царицу,
разумеется, против ее воли, а кроме того – замышляют убить ее сы-
на, царевича Телемаха. Этим планам не суждено сбыться не только
благодаря невероятному упорству и личным качествам царя Одис-
сея, но и благодаря тому, что ему-то как раз божество помогает.

Однако на земном уровне, в Итаке, сыну царя Телемаху не
удается убедить народное собрание прийти к ним с матерью на
помощь и защитить семью от женихов. Почему же? Потому что в
гомеровском обществе1 сам царь и есть высшая судебная власть, а
в отсутствие царя, каким бы уважением народа он ни пользовался,
некому прийти на помощь его семье при угрозе применения силы.
Женихи же в количестве больше сотни, за которыми в любой мо-
мент могут оказаться военные отряды, являются несомненной си-
лой. Тем самым в эпосе показана уязвимость такой власти, когда
при отсутствии правителя сила и есть «закон». Вот почему царь
справедливый, относящийся к своему народу с уважением, – наи-
высшая ценность, а все ценностное в гомеровских поэмах часто
подчеркивается не только автором, но и самими персонажами
[Боура, 2002, с. 179]. Например, о ценности аэда, т.е. певца, скази-
теля, говорит Одиссей, обращаясь к певцу. Этот певец исполняет
песни на пиру у царя феаков Алкиноя, радушно принявшего неиз-
вестного странника, каковым и является Одиссей:

О Демодок, я превыше всех смертных тебя почитаю.
Муза тебя научила, Зевесова дочь, Аполлон ли,
Все ты поешь по порядку, о бедствиях рати ахейской,
Что совершили они и что претерпели и как пострадали,
Словно ты сам был при этом или слышал о том от другого.

(Одиссея, 8, 452–466).

1 Гомеровское общество – это общество, изображенное в поэмах Гомера, а
не общество времени поэта-создателя первых эпических поэм Греции.



Теперик Т.Ф.

158

Между тем Демодок поет не одну песню, а несколько. Пер-
вая из них – о событиях Троянской войны, вторая – об Афродите и
Аресе [Боура, 2002, с. 268], третья – о троянском коне, ее под ко-
нец уже просит исполнить сам Одиссей. Анализу места этих песен
в структуре «Одиссеи», обсуждению их возможных источников
посвящена восьмая глава книги Георга Данека [Данек, 2011,
с. 152–170], где обращается внимание на то, что Одиссей отклика-
ется похвалой Демодоку на первую его песню и является, по сути,
инициатором третьей. И не потому, что Демодок поет хорошо, а
потому, что в изложении им событий Троянской войны, после ко-
торой на момент исполнения песни прошло уже 10 лет, есть прав-
да. Та правда, которая принимается Одиссеем как участником тех
событий. В высшей степени благородным изображен здесь сам
царь феаков Алкиной. По слезам Одиссея он догадается1, что его
гость участвовал в событиях, о которых поет Демодок, и предоста-
вит Одиссею судно для возвращения на родину, хотя, согласно
древнему оракулу, тому феакийскому судну, которое поможет чу-
жестранцу, не суждено вернуться назад. И тот факт, что между
справедливостью и безопасностью (в данном случае своих моря-
ков) Алкиной выбирает первое, важен. Возможно, этого царя и
имеет в виду Одиссей, беседуя с Пенелопой под видом странника:

О царица, повсюду и все на земле беспредельной
Люди тебя превозносят, ты славой до неба достигла;
Ты уподобиться можешь царю беспорочному; страха
Божия полный и многих людей повелитель могучий,
Правду творит он; в его областях изобильно родится
Рожь, и ячмень, и пшено, тяготеют плодами деревья,
Множится скот на полях и кипят многорыбием воды;
Праведно властвует он, и его благоденствуют люди.

(Одиссея, 19, 107–114)

Это сравнение необычно: как правило, в эпосе женщина ча-
ще сравнивается с существом женского пола, например, с богиней.
Здесь же жена царя сравнивается с царем! Причем высказывается
не стереотипная, очевидная мысль, как, например, сентенция о
том, что быть царем неплохо: и дом становится богатым, и человек

1 В этом внимании к изображению чувств – проявление психологизма в
гомеровском эпосе [Теперик, 2013].



Мотивы власти в древнегреческой трагедии
(«Электра» Софокла)

159

почитаемым, – вроде сентенции, которую использовал Телемах в
разговоре с женихами (Одиссея, 1, 392) [Мостовая, 2008, 106]. По-
скольку в этом крайне важном, можно сказать, концептуальном
для нашей темы контексте, каждое слово значимо, стоит в него
вглядеться пристальнее. В дословном переводе слова Одиссея, об-
ращенные к Пенелопе, звучат так: «Никто из смертных на бес-
крайней земле не мог бы тебя упрекать. Ибо слава твоя достигла
до неба, как слава безупречного царя, который, богоподобный,
правит народами, многочисленными и сильными, блюдя правосу-
дие. Черная земля сама приносит пшеницу и ячмень, многочис-
ленный скот, море доставляет ему рыбу, а народы благодаря тако-
му справедливому управлению благоденствуют».

Выделим три наиболее важных слова. «Богоподобный»,
«божественный, «боговидный» – это все традиционные гомеров-
ские эпитеты по отношению к царям. Кроме того, эпитетами к
слову «царь» (basileus) являются прилагательные, которое перево-
дятся как «славный», «безупречный», «беспорочный». То есть это
нечто в высшей степени положительное на земном уровне. Поэто-
му царь, с которым сравнивает Пенелопу Одиссей, правильно
вершит правосудие (eudikia). И правильно управляет, о чем свиде-
тельствует слово eugesia, означающее «хорошее справедливое
управление». Такое сочетание характеристик властителя и обеспе-
чивает благоденствие народов, возникающее, следовательно, не
само по себе, не при любом царе, а благодаря его особым качествам
и тому, как он творит суд, и тому, как он управляет. Вот о чем ска-
зано в похвале Пенелопе с помощью не вполне традиционного
сравнения, и вот почему такой царь, как и поэтический дар, пред-
ставляет наивысшую ценность.

Царская власть в греческой трагедии

Но если в эпосе акцентируются истины, обсуждавшиеся вы-
ше, то авторы более позднего времени, прежде всего авторы тра-
гедий, ставят и иные вопросы, обозначают другие проблемы, на-
пример, проблему вины и ответственности властителя [Доддс,
2000, с. 37].

В каком случае царь может оказаться несправедливым, при-
чем настолько, что это может проявиться и по отношению к его



Теперик Т.Ф.

160

собственным детям? Как свидетельствуют многочисленные исто-
рические факты, в том числе и Нового времени, подобное проис-
ходит, когда цари видят в потомстве угрозу своей власти или когда
власть царя не воспринимается как легитимная, возможно, доста-
лась ему случайно, как, например, Креонту в «Антигоне», который
стал правителем Фив лишь потому, что троих других Лабдакидов,
Эдипа и двух его сыновей, не стало.

События в этой трагедии Софокла происходят еще до Тро-
янской войны, в более далекие, мифические, времена, т.е. изобра-
жается жизнь еще догомеровского времени. Однако проблематика
этой, как и других греческих трагедий, касается и событий V в. до
н.э., идейная концепция пьес важна и для жизни афинского обще-
ства [Ярхо, 2000, с. 8–30], как важна и требующая особого анализа
политическая подоплека, менее заметная современным читателям,
но понятная зрителям афинской драмы [Никольский, 2014].

Даже там, где представлены исключительно мифологиче-
ские персонажи, титаны и боги, как, например, в «Прометее» Эс-
хила, встает проблема уязвимости власти. Хотя среди персонажей
есть персонифицированная фигура Власти, главная власть, разуме-
ется, у верховного божества – Зевса, который, преследуя Проме-
тея, оказывается не на высоте, с чем и связаны события этой тра-
гедии. Однако тот же Эсхил изображал и «правильную» власть,
которая способна справиться со сложной ситуацией, т.е. правителя
честного и мудрого. Например, в трагедии «Умоляющие» царь Пе-
ласг показан в процессе выбора между справедливостью и безо-
пасностью, и так же, как Алкиной в «Одиссее», он выбирает спра-
ведливость, оказывая помощь Данаидам, хотя следствием этого
будет война с Египтом. Царь Этеокл, герой другой трагедии Эсхи-
ла «Семеро против Фив», тоже делает непростой выбор – между
честью и родственными чувствами – и выбирает честь.

Совершенно иной выбор реализован героиней трагедии Со-
фокла «Электра», чья мать Клитемнестра, выбирая между властью
и родственными чувствами по отношению к собственным детям,
отдала предпочтение власти. После убийства Агамемнона ее дочь
Электра влачит самое жалкое существование полуузницы в соб-
ственном доме. Однако в свое время ей удалось спасти брата Оре-
ста, который теперь вырос и может отомстить за убийство отца,
вернуть себе власть над Микенами. Тем более что у него есть по-



Мотивы власти в древнегреческой трагедии
(«Электра» Софокла)

161

мощник – сын того самого царя, к которому Электра Ореста от-
правила. Это Пилад, о котором Клитемнестра не знает, но она зна-
ет, что если в сновидении ей явился убитый муж, значит, следует
умилостивить его душу, отправив на могилу поминальные дары,
как и в трагедии Эсхила на аналогичный сюжет, где сон был с дру-
гим, более очевидным и понятным содержанием.

Новация Софокла – сестра Электры, Хрисофемида, которая
и отправлена с поминальными дарами на могилу отца. Электре же
она, как и сестра Антигоны Исмена, необходимой поддержки не
оказывает. Хотя именно от нее Электра, чья роль в этой трагедии
значительнее, чем в трагедиях других драматургов на этот же сю-
жет [Гринцер, 2008], узнает о сновидении Клитемнестры, в кото-
ром ей явился Агамемнон и ударил скипетром в очаг, отчего побе-
ги растений распространились по всей микенской земле:

Приснилось ей, что видит
Она отца; для нового общенья
На свет вернулся он. И вот, схватив
Свой царский посох – ныне им владеет
Эгисф – в очаг его он водрузил.
И посох отпрыск дал, и отпрыск этот
Все рос, да рос – и, наконец, покрыл он
Зеленой сенью весь микенский край.
Так мне свидетель рассказал, при коем
Она виденье солнцу открывала.
Вот все, что знаю. И меня она
С дарами шлет того же страха ради.

(Электра, 417–425)1.

В самом явлении во сне мертвого супруга ничего необычно-
го нет. Необычно лишь распространение растительности от этого
удара, и уж тем более по всему краю. Это символические действия,
очевидно, выражающие определенный смысл [Теперик, 2019, с. 14].
У Геродота говорится о похожем сне царя Астиага, в котором тому
приснилась Азия, покрывшаяся виноградной лозой, выросшей из
лона дочери его Манданы. По мнению снотолкователей, сон этот
означал, что сын Манданы будет царствовать вместо Астиага. Та-

1 Здесь и далее пер. Ф.Ф. Зелинского. Греческий текст рассматривался по
изданию [Sophocles, 1975].



Теперик Т.Ф.

162

ким образом, это сон о власти. У Софокла же вместо дочери царя в
сновидении появляется сам царь, а мотив власти усилен еще и с по-
мощью такого ее атрибута, как скипетр. Если этот сон предвещает
власть потомкам Агамемнона, что афинской публике, знакомой с
мифом об Атридах, было и так известно, то в чем его новизна?

Деверо [Devereux, 1976, р. 125] обращает внимание на то,
что по мере развития действия трагедии роль сновидения как сю-
жетного средства снижается, но роль как средства создания образа
персонажа возрастает, в первую очередь, конечно, персонажа-
сновидца. Для Клитемнестры такой сон менее опасен, так как пря-
мой угрозы ей самой в нем нет, есть угроза дому, возможно, Эгис-
фу (очаг в сновидении ведь может символизировать супруга!), но
это еще не витальная угроза самой царице. Тем более что образы в
ее сне указывают не на смерть, а на жизненные силы, рост, движе-
ние: побеги лозы, покрывающие микенскую землю и сулящие, как
и во сне Астиага, власть потомкам скипетродержца. Однако како-
го? Того, кто владеет скипетром на момент действия? Или того,
кто владеет им в сновидении? Именно это непонятно Клитемнестре,
поэтому ее ритуал не ограничивается приношением даров на мо-
гиле Агамемнона, он включает и другие культовые действия, на-
пример, молитвы Гелиосу и Аполлону. В молитве Аполлону цари-
ца просит не исполнять этот сон, если он для нее неблагоприятен,
и, наоборот, исполнить его, если он ей на пользу:

Тот сон двуликий, что во мраке ночи
явился мне – его, о светлый бог,
Коль он мне друг, исполни дружелюбно,
Коль враг – на вражью обрати главу!

(Электра, 646–647).

Таковы ее слова, и в них содержится важное отличие от сна
у Геродота, где никакого благоприятного сценария не было вовсе.
Хотя присутствие дочери, Электры, не позволяет Клитемнестре
высказаться открыто («Я не могу при дочери строптивой облечь
желанье в ясные слова»), царица Микен по-своему интерпретирует
сновидение. Сестра Электры Хрисофемида воспринимает его как
«страшный», Электра – как «ужасный», хор – как «удивительный»,
но сама Клитемнестра – как «двоякий, двойной», как сон с двой-
ным смыслом, амбивалентный.



Мотивы власти в древнегреческой трагедии
(«Электра» Софокла)

163

Но так ли это? И в чем может заключаться этот «второй
смысл»? Очевидно, в том, что власть может достаться ее детям, но
от другого мужа, Эгисфа, главного преследователя дочери Ага-
мемнона Электры. Он-то и отдал приказ поместить ее в темницу,
чтобы помешать контактам с братом. Для Электры, наоборот, сон –
единственный благоприятный момент, он послан, как она считает,
самим Агамемноном и дает, следовательно, надежду его детям
(Электра, 460). Клитемнестра тоже думает о детях, но о других, так
что налицо противоположные интерпретации сна персонажами.

Царская власть и вера

Сон двойствен, именно поэтому Клитемнестра и просит бо-
жество, с одной стороны, отвратить сон, если он сулит ей беду, и,
напротив, исполнить его, если он ей на благо. То есть второй
смысл может быть таким: потомки того, кто владеет скипетром не
в сновидении, а НА МОМЕНТ сновидения, будут владеть Мике-
нами. Агамемнон ведь появляется не со своим скипетром, он толь-
ко берет скипетр («схватив свой царский скипетр – ныне им владе-
ет Эгисф»), которым владеет Эгисф! Следовательно, понять можно
и так, что именно ее детям от Эгисфа, а вовсе не от Агамемнона
суждена власть над Микенами. Именно о них говорит Электра,
упрекая мать в том, что, в отличие от законных детей, лишь эти
дети составляют предмет ее забот (Электра, 590).

Но смогут ли эти, другие дети унаследовать царскую власть?
И есть ли у сновидения этот второй смысл? Которого почему-то
никто из персонажей – ни хор1, ни Электра, ни Хрисофемида – по-
чему-то не заметили, увидев лишь один – в пользу детей Агамем-
нона? Ясно, что Клитемнестра, игнорируя реальность, наделяет
свой сон выгодным для себя смыслом, которого на самом деле там
нет. Этот смысл был бы возможен только в случае, если бы второй
владелец скипетра, Эгисф, обладал им по праву. Но не по праву
убийства, а ведь Агамемнон был убит с его, Эгисфа, помощью, вот
почему во всех трех дошедших до нас трагедиях греческих драма-
тургов на этот сюжет возмездие настигает также и его.

1 О структурной роли хора в греческой трагедии наиболее подробно писал
М.Л. Гаспаров [Гаспаров, 1979].



Теперик Т.Ф.

164

Итак, в случае если Эгисф владеет скипетром Агамемнона
легитимно, благоприятная интерпретация сна была бы осуществи-
ма, но только не в контексте событий в доме Атридов, которые
Клитемнестра и Электра совершенно не случайно понимают по-
разному: дочь считает убийство отца преступлением, мать – за-
конным возмездием. Ведь если убийство Агамемнона никакое не
преступление, то и они с Эгисфом – законные наследники трона, и
их дети тоже! Недаром Клитемнестра просит Аполлона о том, что-
бы скипетр и впредь оставался у нее, и дом Атридов оставался бы
у нее, ибо всем этим она владеет по праву (Электра, 650). Приме-
няя к убийству Агамемнона ту самую логику, которую она приме-
няет к собственному сну, царица лишний раз доказывает, что
единственный вопрос, который ее волнует, это власть. Никакие
другие вопросы, вопросы нравственности, столь важные для авто-
ра трагедии [Магаффи 2011, с. 264], ее не занимают.

Для эсхиловской Клитемнестры вопрос о власти не стоял,
потому что с карой Ореста она теряла и жизнь, и власть. Но в тра-
гедии Эсхила у нее и других детей, кроме детей от Агамемнона, не
было. В софокловской версии дети от Эгисфа есть: «Благослови
меня с детьми моими». Этим объясняется и ненависть матери к
Электре, и полное отсутствие скорби при известии (ложном, как и
в трагедии Эсхила) о гибели сына. Как ни страшилась эсхиловская
Клитемнестра мести сына, другого сына у нее не было, поэтому
его мнимая смерть вызывает у нее смешанные чувства, и радость
побеждает лишь потому, что гибель Ореста оберегает ее от его
мщения. Для софокловской Клитемнестры смерть Ореста означает
иное: не только безнаказанность преступления, но и безнаказан-
ную власть, и не только ее самой, но и их с Эгисфом детей. Поэто-
му она при всем своем лицемерии не способна скрыть радости от
трагического известия о гибели сына, так как лишь его смерть со-
храняет власть для ее детей от преступного брака.

Двуличный характер героини Софокла акцентируется не
только ее аргументацией в споре, где позиции матери и дочери
сталкиваются непримиримо, но и тем, как она понимает свой сон.
Точнее, как она его не понимает. Эсхиловская Клитемнестра про-
сила секиру, чтобы отражать удары мстителей, но смерти для сына
у богов она все же не просила. Зато это, пусть и в завуалированной
форме, делает Клитемнестра у Софокла, потому что только так ее



Мотивы власти в древнегреческой трагедии
(«Электра» Софокла)

165

дети от Эгисфа смогут наследовать власть. Так что, если сон мо-
жет сулить власть также и ее сыну от Агамемнона, надо, чтобы
этого сына не стало. Действительно, в сновидении из «Электры»
Софокла нет угрозы для сновидца, однако в самой трактовке сно-
видцем своего сна угроза для жизни содержится. Конечно, не сво-
ей, а жизни того, в ком сновидец видит угрозу для себя. У Геродо-
та Астиаг, узнав о толковании сна, отдал приказ умертвить внука,
но толковали-то сон другие, а не он. Клитемнестра отдать такой
приказ не может, и Орест далеко, и Греция не Персия, и даже если
Орест был бы близко, еще неизвестно, как этот приказ был бы ис-
полнен1. Но ведь бога можно об этом просить, верно?

Молитва Клитемнестры в присутствии дочери о том, чтобы
бог послал смерть ее брату – еще одна причина для того, чтобы
Электра в решающий момент просила Ореста нанести удар мате-
ри, в то время как у Эсхила его ободряет его друг Пилад, который
знает об оракуле Аполлона, велящем Оресту покарать убийц отца.
А у Софокла Электра знает о том, что ее мать не только убийца
отца, но способна стать и убийцей сына.

Греческая трагедия дает и другие подобные примеры, на-
пример, царь Тезей именно молитвой божеству обрек на смерть
своего сына Ипполита, хотя тот был невиновен в том, в чем его
обвиняли (трагедия Еврипида «Ипполит»). Ипполит просил рас-
следовать обвинение против себя, рассмотрев его в суде (это могло
быть одним из откликов на тогдашние события, например, на бес-
судные расправы, свидетельства о которых содержатся в трудах
афинского оратора Лисия). В трагедии Софокла прямых откликов
на актуальные события нет, но это не означает, что там нет вообще
никаких откликов. Против этого свидетельствуют не только со-
держание трагедий Софокла, но и образы их главных героев.

Проблема выбора

Креонт в «Антигоне» отдает чудовищный приказ не хоро-
нить Полиника, брата Антигоны, и лишь потому, что опасается за

1 Например, все исполнители приказов царей погубить маленьких детей до
конца приказ не выполнили, так что все царские дети, которых приказано было
умертвить (Парис и Эдип, Ромул и Рем), остались живы.



Теперик Т.Ф.

166

свою власть [Магаффи, 2011, с. 260]. Этим же объясняется и другое
его требование – казнить того, кто первым такой приказ нарушит,
что новый правитель Фив и делает, приговорив к казни невесту
собственного сына, сколько бы сын ни умолял его отступить.
В результате гибнет не только Антигона, но и семья Креонта.

В выборе между родственными чувствами и властью у ца-
рей, становящихся тиранами, всегда побеждает стремление к вла-
сти – вот что показано Софоклом. Правда, его трагедия об Эдипе
тоже называется «Эдип-тюраннос», хотя в этой трагедии изобра-
жен как раз не тиран. Само слово «тюраннос» изначально характе-
ризовало правителя, либо получившего власть не по наследству
(иногда даже захватившего ее)1, либо избранного своими поддан-
ными, отказавшимися от власти царей [Фролов, 1972]. Поэтому на
всех языках закрепилось другое название этой трагедии – «Эдип-
царь». Ведь Эдип не тиран в современном смысле этого слова. Ко-
гда истина открывается2, он не только отказывается от власти, но и
сам налагает на себя наказание. Признавая себя преступником, он
считает преступной и собственную власть, поскольку она получена
посредством преступления, пусть и невольного.

И такая позиция у героев Софокла встречается не один раз.
Налагает на себя наказание и герой другой его трагедии, «Аякс»,
совершивший, как он считает, поступок, не совместимый с его
царственным статусом. То есть для лучших героев греческой тра-
гедии власть – это еще и ответственность, и долг. И вера. Даже
Креонт в «Антигоне» в конце концов отменяет свой приказ, идет
хоронить Полиника и освобождать Антигону из вечной пещеры
именно потому, что на это ясно и недвусмысленно указали боги,
не принимающие более от фиванцев никаких жертв. Но поскольку
он совершает действия не в том порядке: сначала идет хоронить
мертвого, а потом уже освобождать живого – к Антигоне он не
успевает: она уже покончила с собой, предпочтя скорый конец
жизни в темной пещере. А вслед за ней – и сын Креонта.

Однако Креонт ХХ века, изображенный Жаном Ануем в его
«Антигоне», ничего из вышеперечисленного не делает, он так и не

1 Ирония заключается в том, что Эдип, будучи сыном царя Фив, на самом
деле получил власть по наследству, но об этом ни он, ни его подданные не знают.

2 То есть убийство, пусть и невольное, отца, и брак, опять же невольный, с
матерью.



Мотивы власти в древнегреческой трагедии
(«Электра» Софокла)

167

признает преступности своих приказов и их не отменяет. В целом,
следуя за сюжетом Софокла, Ануй показывает и другое: если веры
в Бога нет, как у Креонта в его пьесе, то и раскаяние невозможно.
История, рассказанная Ануем в «Антигоне», еще более трагична,
чем у Софокла, поскольку пьеса была написана во время немецкой
оккупации Франции, и автор, обращаясь к античному сюжету,
препарирует проблему власти в перспективе своего времени. Да,
герой Ануя из-за отсутствия веры так и не приходит к мысли о
своей неправоте, но к этой мысли не может не прийти читатель. Не
может не прийти и зритель, тем более что пьеса была поставлена в
годы войны.

Креонт Ануя в богов не верит, но верит ли в них на самом
деле Клитемнестра Софокла? Исходя из ее молитв и исполняемых
ею ритуалов – да, но исходя из ее действий – нет. Собственно, Со-
фокл показал в своей трагедии, что обращение к божеству, молит-
ва – это еще не показатель подлинного благочестия. Женихи в
«Одиссее» тоже приносят жертвы богам, но это им не мешает по-
сягнуть на жизнь сына женщины, избранной ими в жены. И боже-
ственное молчание в данном случае, а повторим, ни одно божество
женихам не помогает, цену всем их ритуалам тоже показывает.
А вот Одиссею Афина помогает, он совершает возмездие с ее по-
мощью: казнит всех женихов, и никакого «штрафа» за это ему у
Гомера не полагается. «Штрафа» не получает и Орест в «Электре»,
наказывающий убийц отца. Правда, у Эсхила Орест поначалу не-
сет наказание, но наказывают Эринии, богини кровной мести, а
суд его в конечном счете оправдывает. Не божественный суд, а суд
Ареопага, человеческий суд в Афинах, впрочем, не без помощи
богов (Афины и Аполлона). И не потому Эринии преследуют Оре-
ста, что он посягнул на власть, а потому, что он посягнул на мать.

Что происходит во времена кризиса власти, когда суд не-
справедлив и предвзят, прекрасно показано в трагедии Еврипида
«Орест», но это вопрос для другого исследования. Скажем только,
что в «Оресте» справедливость торжествует лишь с помощью бо-
гов (знаменитый прием deus ex machina), а на человеческом уровне
никто – ни судьи, ни царь Менелай, ни царь Тиндар, ни царица
Елена (сестра Клитемнестры) – изменить ситуацию не может.



Теперик Т.Ф.

168

Заключение

В названных трагедиях речь идет о Греции XIII в. до н.э., но,
по сути, там подняты проблемы, важные и для V в. до н.э. Стоит
помнить, что в год смерти Еврипида по суду были казнены страте-
ги, не собравшие тела воинов, погибших в морской битве, которую
эти стратеги выиграли. Казалось бы, такое судебное решение –
реакция на греческие обычаи (мертвых надо хоронить всегда), как
и «Антигона» Софокла. Но так же, как в этой трагедии Креонта
волновала не справедливость, а лишь собственная власть, суд над
стратегами в Афинах был использован для того, чтобы распра-
виться над самым влиятельным из них, сыном знаменитого Перик-
ла. Сократ оказался единственным, кто понимал, что происходит,
потому и голосовал против.

Через несколько лет казнят самого Сократа, однако позже
афиняне раскаются и отменят свои решения – как по поводу стра-
тегов, так и по поводу Сократа, и привлекут к ответственности
всех обвинителей (в Афинах государственного обвинения не было,
обвиняли частные лица). И не в последнюю очередь это случилось
потому, что афиняне были зрителями великого греческого театра
включая и театр Софокла, в котором проблема власти обозначена
предельно четко, как и проблема вины царей, их ответственности.
Хотя, как писал Аристотель, утверждавший, что Софокл в своей
трагедии изображал лучших людей [Аристотель, 1983, с. 648],
достойные правители свою ответственность, как и вину, осознают.

Список литературы

Аристотель. Поэтика / пер. М.Л. Гаспарова // Аристотель. Сочинения : в 4 т. –
Москва : Мысль, 1983. – Т. 4. – С. 645–680.

Боура С.М. Героическая поэзия / пер. с англ., вступ. ст. Н.П. Гринцера,
И.В. Ершовой. – Москва : НЛО, 2002. – xvi, 791 с.

Гаспаров М.Л. Сюжетосложение греческой трагедии // Новое в современной
классической филологии. – Москва : Наука, 1979. – С. 126–166.

Гринцер Н.П. Девственность – участь Электры? Имя героини в структуре траге-
дии // Кентавр = Centaurus. Studia classica et mediaevalia. – 2008. – № 4. – С. 9–27.

Данек Г. Эпос и цитаты : изучая источники «Одиссеи». Ч. 1. Песни I–XII / пер. с
нем. А.Г. Жаворонкова. – Москва : Культурная революция, 2011. – 296 с.

Доддс Э.Р. Греки и иррациональное. – Москва : Моск. филос. фонд ; Санкт-
Петербург : Университетская книга : Культурная инициатива, 2000. – 316 с.



Мотивы власти в древнегреческой трагедии
(«Электра» Софокла)

169

Литературные манифесты западноевропейских классицистов / собр. текстов, вст.
статья и общ. ред. Н.П. Козловой. – Москва : Изд-во МГУ, 1980. – 609 с.

Магаффи Дж. П. Софокл // Магаффи Дж. П. История классического периода
греческой литературы / пер. с англ. А.А. Веселовского. – 2-е изд. – Москва :
Книжный дом «Либроком», 2011. – С. 254–292.

Мостовая В.Г. Функция сентенций в Гомеровском эпосе : дис. ... канд. филол.
наук. – Москва, 2008. – 247 с.

Никольский Б.Н. Политический смысл и художественная структура «Андромахи»
Еврипида // Вестник древней истории. – 2014. – № 4. – С. 20–40.

Софокл. Электра // Софокл. Драмы / пер. Ф.Ф. Зелинского ; изд. подготовили
М.Л. Гаспаров, В.Н. Ярхо. – Москва : Наука, 1990. – С. 269–322.

Теперик Т.Ф. Гомеровский психологизм с точки зрения невербальной семиотики //
Литература XX–XXI веков : итоги и перспективы изучения. Материалы один-
надцатых Андреевских чтений / под ред. Н.Т Пахсарьян. – Москва : ЭКОН-
ИНФОРМ, 2013. – С. 28–35.

Теперик Т.Ф. Фантастическое в сновидениях Античности : эпос и трагедия // Па-
радигмы переходности и образы фантастического мира в художественном про-
странстве XIX–ХХI вв. – Нижний Новгород : Изд-во НГУ им. Н.И Лобачевского,
2019. – С. 13–20.

Фролов Э.Д. Греческие тираны. – Ленинград : Изд-во ЛГУ, 1972. – 200 с.
Ярхо В.Н. Древнегреческая литература. Трагедия. – Москва : Лабиринт, 2000. – 380 с.
Devereux G. Dreams in Greek tragedy. – Berkeley : Univ of Calif. press, 1976. – 364 р.
Sophocles. Tragoediae / ed. R.D. Dawe. – Leipzig : Teubner Verlasgsgesellshaft,

1975. – 195 р.

References

Aristotle. (1983). Poeʼtika (M.L. Gasparov, trans.) In Aristotle, Sochineniya v 4 tomax
(Vol. 4, pp. 645–680). Moscow: Myslʼ.

Bowra, C.M. (2002). Realisticheskij fon. Geroicheskaya poeʼziya (N.P. Grincer &
I.V. Ershova, trans., eds., pp. 175–236). Moscow: NLO.

Gasparov, M.L. (1979). Syuzhetoslozhenie grecheskoj tragedii. In Novoe v
sovremennoj klassicheskoj filologii (pp. 126–166). Moscow: Nauka.

Grincer, N.P. (2008). Devstvennostʼ – uchastʼ Eʼlektry? Imya geroini v strukture
tragedii. Kentavr = Centaurus. Studia classica et mediaevalia, 2008(4), 9–27.

Danek, G. (2011). Eʼpos i citaty: izuchaya istochniki “Odissei”. Chastʼ 1. Pesni I–XII
(A.G. Zhavoronkov, trans.). Moscow: Kulʼturnaya revolyuciya.

Dodds, E.R. (2000). Greki i irracionalʼnoe (M.L. Xorʼkov, trans.). Moscow; Saint-
Petersburg: Universitetskaya kniga; Kulʼturnaya iniciativa.

Kozlova, N.P. (Ed.). (1989). Literaturnye manifesty zapadnoevropejskix klassicistov.
Moscow: Lomonosov Moscow State University press.

Magaffi, G.P. (2011). Sofokl. In G.P. Magaffi, Istoriya klassicheskogo perioda gre-
cheskoj literatury (A.A. Veselovskij, trans.; 2nd ed., pp. 254–292). Moscow:
Knizhnyj dom “Librokom”.

https://istina.msu.ru/publications/article/10887949/
https://istina.msu.ru/collections/4904707/
https://istina.msu.ru/collections/4904707/
https://istina.msu.ru/publications/article/182733208/
https://istina.msu.ru/collections/182733206/
https://istina.msu.ru/collections/182733206/
https://istina.msu.ru/collections/182733206/


Теперик Т.Ф.

Mostovaya, V.G. (2008). Funkciya sentencij v Gomerovskom eʼpose. (Unpublished
Doctoral dissertation). Lomonosov Moscow State University, Moscow.

Nikolʼskij, B.N. (2014). Politicheskij smysl i xudozhestvennaya struktura “Andromaxi”
Evripida. Vestnik drevnej istorii, 2014(4), 20–40.

Sophocles. (1990). Eʼlektra. In Sofokl, Dramy (F.F. Zelinskogo trans.; M.L. Gasparov &
V.N. Yarxo, eds., pp. 269–322). Moscow: Nauka.

Teperik, T.F. (2013). Gomerovskij psixologizm s tochki zreniya neverbalʼnoj semiotiki.
In N.T. Paxsarʼyan (Ed.), Literatura XX–XXI vekov: itogi i perspektivy izucheniya.
Materialy odinnadcatyx Andreevskix chtenij (pp. 28–35). Moscow: EʼKON-
INFORM.

Teperik, T.F. (2019). Fantasticheskoe v snovideniyax antichnosti: eʼpos i tragediya. In
T.A. Sharypina, I.K. Poluyaxtova & M.K. Menʼshhikova (Eds.), Paradigmy perexod-
nosti i obrazy fantasticheskogo mira v xudozhestvennom prostranstve XIX–XXI vv.
(pp. 13–20). Nizhny Novgorod: Lobachevsky University of Nizhny Novgorod press.

Frolov, Eʼ.D. (1972). Grecheskie tirany. Leningrad: Izd-vo LGU.
Yarxo, V.N. (2000). Drevnegrecheskaya literatura. Tragediya. Moscow: Labirint.
Devereux, G. (1976). Dreams in Greek tragedy. Berkeley: Univ. of Calif. press.
Sophocles. (1975). Tragoediae (R.D. Dawe, ed.). Leipzig: Teubner Verlasgsgesellshaft.




